А.В. Ковыршин

Христианская цивилизация Европы.

Гибель Западной Римской империи – это гибель Античной цивилизации. В 476 году варвар Одоакр лишил власти последнего императора, а его инсигнии отправил в Константинополь. Но пурпурная мантия с диадемой Запада были уже рудиментами и для Восточной Римской империи. Европа и Византия в 5-6 вв. уже вступили на путь необратимой трансформации своего духовного и социального строя, государственности и культуры. И на сей раз, эпоха бросала Вызов не античным героям, которые исчезли задолго до рождения Аэция или низложения Ромула Августула, а германским федератам и варваризованной имперской знати. Поиск адекватного Ответа на Вызов истории растянулся на целых 700 лет – ***с середины 5 по середину 13 века.***

Это было временем становления ***Христианской цивилизации Европы (Запад плюс Русь).*** По инерции ее часто называют Средневековой цивилизацией Запада (Европа минус Русь и Византия), осуществляя, тем самым, некорректный перенос исторических реалий 13-17 вв. (формирование католической догматики и, следовательно, конфессии, православной традиции и самодержавия на Руси) на 500 и даже 1000 лет в прошлое. Болгарию (с 864 г.), Сербию (с 869 г.) и Киевскую Русь (с 988 г.) относят к Православной цивилизации с момента крещения, полагая их восприемницами византийской традиции. Благодаря этому политическая карта Европы 9-11 вв., превращается в цивилизационную карту, с двумя цивилизациями – Православной (Византия[[1]](#footnote-1) плюс Русь) и Западной. При этом никто не станет возражать против тезиса о католичестве как религиозной основе Запада. Беда только в том, что ***даже после «Великой схизмы» 1054 года не было католичества, а православие оставалось в границах Византии.***

***Католическая церковь, как христианская конфессия с собственной догматикой и культом сформировалась лишь в 13-17 вв. В это же время произошло и утверждение Православия на Руси.*** А прежде, в 4-12 вв., доктринальное пространство Римской Церкви, Руси и Византии было общим и называлось *ортодоксально-никейским христианством.* Время от времени другие христианские конфессии бросали ему вызов: арианство, монофизитство, церковь павликиан, катаров, но - безуспешно. Католиков же просто не было. Как справедливо замечает П. Уваров «папство, как институт, охватывающий огромные территории с определенной, хорошо прописанной доктриной, это – «изобретение» XI века».[[2]](#footnote-2) Уникальная католическая догматика сформировалась еще позже, в основном, в XIII-XVII вв.

Наиболее раннее свидетельство доктрины *Непорочного зачатия Девы Марии* в сформулированном виде содержится в трактате [Эдмера](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%AD%D0%B4%D0%BC%D0%B5%D1%80%22%20%5Co%20%22%D0%AD%D0%B4%D0%BC%D0%B5%D1%80), биографа святого [Ансельма Кентерберийского](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%90%D0%BD%D1%81%D0%B5%D0%BB%D1%8C%D0%BC_%D0%9A%D0%B5%D0%BD%D1%82%D0%B5%D1%80%D0%B1%D0%B5%D1%80%D0%B8%D0%B9%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9) (**XII век**). Эта доктрина, однако, отклонялась такими богословами как  [Бернард Клервосский](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D0%B5%D1%80%D0%BD%D0%B0%D1%80%D0%B4_%D0%9A%D0%BB%D0%B5%D1%80%D0%B2%D0%BE%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9),  [Александр Гэльский](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%90%D0%BB%D0%B5%D0%BA%D1%81%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D1%80_%D0%93%D1%8D%D0%BB%D1%8C%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9), святыми [Бонавентурой](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D0%BE%D0%BD%D0%B0%D0%B2%D0%B5%D0%BD%D1%82%D1%83%D1%80%D0%B0%22%20%5Co%20%22%D0%91%D0%BE%D0%BD%D0%B0%D0%B2%D0%B5%D0%BD%D1%82%D1%83%D1%80%D0%B0) и [Фомой Аквинским](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A4%D0%BE%D0%BC%D0%B0_%D0%90%D0%BA%D0%B2%D0%B8%D0%BD%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9). Только в [1476 году](http://ru.wikipedia.org/wiki/1476_%D0%B3%D0%BE%D0%B4) папа [Сикст IV](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%B8%D0%BA%D1%81%D1%82_IV%22%20%5Co%20%22%D0%A1%D0%B8%D0%BA%D1%81%D1%82%20IV) запретил противоположным сторонам обвинять друг друга в ереси, а в [**1617** году](http://ru.wikipedia.org/wiki/1617_%D0%B3%D0%BE%D0%B4) папа [Павел V](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%B0%D0%B2%D0%B5%D0%BB_V) запретил публично опровергать Непорочное зачатие. Официальный статус догмата эта доктрина получила лишь в 1854 году.  [Догмат](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D0%BE%D0%B3%D0%BC%D0%B0%D1%82) о *чистилище* был введён в католицизме в [**1439**](http://ru.wikipedia.org/wiki/1439)**г**., и подтверждён в [1562](http://ru.wikipedia.org/wiki/1562). Богословское обоснование *индульгенции* впервые было разработано в сочинениях Гуго Сен-Шерского (1200—1263). Эта концепция была признана Церковью в [**1343**](http://ru.wikipedia.org/wiki/1343)г., а в 1567 г. папа [Пий V](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%B8%D0%B9_V_%28%D0%BF%D0%B0%D0%BF%D0%B0_%D1%80%D0%B8%D0%BC%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9%29) запретил любое предоставление индульгенций, включающее какие-либо денежные расчёты. Догмат о *Непогршимости Папы Римского* официально заявлен в догматической конституции Pastor Aeternus в  [**1870 год**](http://ru.wikipedia.org/wiki/1870_%D0%B3%D0%BE%D0%B4)**у**. А в **в**[**1950 году**](http://ru.wikipedia.org/wiki/1950_%D0%B3%D0%BE%D0%B4)  [Пий XII](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%B8%D0%B9_XII) воспользовался своим правом провозгласить новое учение ex cathedra:  он сформулировал догмат о [*Вознесении Пресвятой Девы Марии*](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%BE%D0%B7%D0%BD%D0%B5%D1%81%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D0%B5_%D0%91%D0%BE%D0%B3%D0%BE%D0%BC%D0%B0%D1%82%D0%B5%D1%80%D0%B8). Только *филиокве*[[3]](#footnote-3)выпадает из этого периода – догмат, появившийся в **V веке.**

В 9 веке между Западом и Востоком было восстановлено *евхаристическое общение -* важнейшее таинство причастия совершалось по единому обряду в любом *ортодоксально-никейском* храме: верующий из Киева или Константинополя мог причаститься, например, в Равенне или Зальцбурге. На IV Вселенском Константинопольском соборе (879-880 гг.) Рим отказался от филиокве, что и позволило «уврачевать временные конфликты» между церковными кафедрами. Очевидно, что этот догмат был единственной «спецификой» Западной церкви, неосязаемый душою простых христиан, а достигнутое догматическое согласие – стало «признанием другой местной Церкви – той же самой Церковью». «Церковное единство проявляется не только в согласованности деятельности, административного устройства и проч., но в первую очередь — в общем причащении. Причащаясь из одной чаши, мы становимся едины со Христом и друг с другом, признавая таким образом полное единство нашей общины и той, с которой мы вступили в общение»[[4]](#footnote-4). - пишет современный православный теолог. Правда, в 1009 году римский папа Сергий IV восстановил этот догмат, однако,  filioque было частью Афанасьевского символа веры, который никогда не считался еретическим, в том числе и Восточной Церковью.[[5]](#footnote-5)

Несмотря на взаимные анафемы[[6]](#footnote-6), Великая схизма 1054 г. еще долгое время воспринималась как политический конфликт[[7]](#footnote-7) двух местных Церквей единого ортодоксально-никейского христианства, но не как духовная проблема верующих.  Константинополь сделал всё, чтобы свести конфликт 1054 года к самодеятельности нескольких римских посланников, что, собственно, и имело место. Патриарх отлучил от Церкви лишь легатов и только за дисциплинарные нарушения, а не за вопросы вероучения. На Западную церковь или на римского епископа эти анафемы не распространялись.

Показательна в этом отношении позиция Киева. Еще в 30-40 гг. XI века заметно ухудшились его отношения с Константинополем и в это же время обострились противоречия между Византией и Римом. Ярослав Мудрый, стремясь освободить Киевскую метрополию от опеки константинопольского патриарха, направил к Царьграду в 1043 году свой флот во главе с сыном Владимиром, но он был разбит. А в 1054 году, покинув Константинополь, папские легаты отправились в Рим окружным путём, чтобы оповестить об отлучении патриарха Михаила Кирулария других восточных иерархов. Среди прочих городов они посетили [Киев](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%B8%D0%B5%D0%B2), где с подобающими почестями были приняты великим князем Изяславом Ярославичем и русским [духовенством](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D1%83%D1%85%D0%BE%D0%B2%D0%B5%D0%BD%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%BE).

В последующие годы Русская Церковь не занимала однозначной позиции в поддержку какой-либо из сторон конфликта. Если иерархи греческого происхождения были склонны к антилатинской полемике, то собственно русские священники и правители не участвовали в ней.[[8]](#footnote-8) «К грекам, к Византии тяготели иерархи церкви, группировавшиеся вокруг митрополита, которым обычно был грек. Им противостояли русские клирики, опиравшиеся на монашество Киево-Печерской лавры».[[9]](#footnote-9) Двадцать лет спустя после «разделения Церквей» имел место знаменательный случай обращения великого князя Киевского [Изяслава Ярославича](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%98%D0%B7%D1%8F%D1%81%D0%BB%D0%B0%D0%B2_I_%D0%AF%D1%80%D0%BE%D1%81%D0%BB%D0%B0%D0%B2%D0%B8%D1%87) к авторитету папы  [Григория VII](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D1%80%D0%B8%D0%B3%D0%BE%D1%80%D0%B8%D0%B9_VII_%28%D0%BF%D0%B0%D0%BF%D0%B0_%D1%80%D0%B8%D0%BC%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9%29). В своей распре с младшими братьями за Киевский престол Изяслав, законный князь, вынужден был бежать за границу (в [Польшу](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%BE%D0%BB%D1%8C%D1%88%D0%B0) и потом в [Германию](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D0%B5%D1%80%D0%BC%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D1%8F)), откуда и апеллировал в защиту своих прав к императору [Генриху IV](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D0%B5%D0%BD%D1%80%D0%B8%D1%85_IV_%28%D0%B8%D0%BC%D0%BF%D0%B5%D1%80%D0%B0%D1%82%D0%BE%D1%80%29) и к Папе. Княжеское посольство в Рим возглавил его сын [Ярополк](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%AF%D1%80%D0%BE%D0%BF%D0%BE%D0%BB%D0%BA_%D0%98%D0%B7%D1%8F%D1%81%D0%BB%D0%B0%D0%B2%D0%B8%D1%87), имевший поручение «отдать всю русскую землю под покровительство св. Петра». Папа действительно вмешался в ситуацию на Руси. В конце концов, Изяслав вернулся в Киев ([1077](http://ru.wikipedia.org/wiki/1077)). Тем не менее, сам Изяслав и его сын Ярополк были канонизированы [Русской Православной Церковью](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A0%D1%83%D1%81%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F_%D0%BF%D1%80%D0%B0%D0%B2%D0%BE%D1%81%D0%BB%D0%B0%D0%B2%D0%BD%D0%B0%D1%8F_%D1%86%D0%B5%D1%80%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D1%8C).

В Киеве имелись латинские монастыри (в том числе [доминиканский](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D0%BE%D0%BC%D0%B8%D0%BD%D0%B8%D0%BA%D0%B0%D0%BD%D1%86%D1%8B) — с [1228](http://ru.wikipedia.org/wiki/1228) г.), на землях, подвластных русским князьям, с их разрешения действовали латинские [миссионеры](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9C%D0%B8%D1%81%D1%81%D0%B8%D0%BE%D0%BD%D0%B5%D1%80). Так, в [1181](http://ru.wikipedia.org/wiki/1181) году князья Полоцкие разрешили монахам-[августинцам](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%90%D0%B2%D0%B3%D1%83%D1%81%D1%82%D0%B8%D0%BD%D1%86%D1%8B) из [Бремена](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D1%80%D0%B5%D0%BC%D0%B5%D0%BD) крестить подвластных им [латышей](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9B%D0%B0%D1%82%D1%8B%D1%88%D0%B8) и [ливов](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9B%D0%B8%D0%B2%D1%8B%22%20%5Co%20%22%D0%9B%D0%B8%D0%B2%D1%8B) на [Западной Двине](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%97%D0%B0%D0%BF%D0%B0%D0%B4%D0%BD%D0%B0%D1%8F_%D0%94%D0%B2%D0%B8%D0%BD%D0%B0)). Через два года после Ледового побоища в 1244 г. Папа Римский благодарил в письме Александра Невского за то, что тот дал разрешение построить в Пскове латинский храм.[[10]](#footnote-10) В высшем сословии постоянно заключались (к неудовольствию греков) многочисленные смешанные [браки](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A6%D0%B5%D1%80%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D0%BD%D1%8B%D0%B9_%D0%B1%D1%80%D0%B0%D0%BA) с представителями влиятельных европейских династий.

Раскол 1054 года стал оцениваться как нечто чрезвычайно важное лишь через пару десятков лет на Западе, когда к власти пришел папа [Григорий VII](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D1%80%D0%B8%D0%B3%D0%BE%D1%80%D0%B8%D0%B9_VII). Потом, *уже в новое время*, эта оценка была воспринята Русской Православной Церковью и стала считаться датой разделения Церквей.[[11]](#footnote-11)

Отсутствие католицизма как исторического феномена в 4-12 вв. не означает отсутствия православия в этот период. А единое доктринальное пространство для Европы, Руси и Византии не тождественно единому конфессиональному пространству. В 4-8 вв. усилиями ряда восточно-римских императоров была создана Православная Церковь. Они «превратили церковь в государственное ведомство, а вселенского патриарха – в министра по церковным делам».[[12]](#footnote-12)

1. *Сербия и Болгария в 11 веке стали фемами (провинциями) Византии.*

2 *Данилевский И., Уваров П. Домонгольская Русь – Романская Европа. Тысячный год // «Знание-сила», 2012, №2. С. 81.*  [↑](#footnote-ref-1)
2. [↑](#footnote-ref-2)
3. *Филиокве - добавление, сделанное* [*Римской*](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A0%D0%B8%D0%BC%D1%81%D0%BA%D0%BE-%D0%BA%D0%B0%D1%82%D0%BE%D0%BB%D0%B8%D1%87%D0%B5%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F_%D1%86%D0%B5%D1%80%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D1%8C)[*Церковью*](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A5%D1%80%D0%B8%D1%81%D1%82%D0%B8%D0%B0%D0%BD%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F_%D1%86%D0%B5%D1%80%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D1%8C)*в*[*Никео-Цареградский Символ веры*](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9D%D0%B8%D0%BA%D0%B5%D0%BE-%D0%A6%D0%B0%D1%80%D0%B5%D0%B3%D1%80%D0%B0%D0%B4%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%A1%D0%B8%D0%BC%D0%B2%D0%BE%D0%BB_%D0%B2%D0%B5%D1%80%D1%8B) *в 5 веке, в догмате*[*Троицы*](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A2%D1%80%D0%BE%D0%B8%D1%86%D0%B0)*: об исхождении*[*Святого Духа*](http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%B2%D1%8F%D1%82%D0%BE%D0%B9_%D0%94%D1%83%D1%85)*не только от Бога-Отца, но «и от Сына».* [↑](#footnote-ref-3)
4. # [*Занемонец А., диакон*](http://www.bogoslov.ru/persons/448262/index.html)*. Православие и Католичество сегодня. К вопросу общения в Таинствах. //* [*http://www.bogoslov.ru/text/1021046.html*](http://www.bogoslov.ru/text/1021046.html)*, 23 августа 2010 г.*

 [↑](#footnote-ref-4)
5. *Рансимен С. Восточная схизма. Византийская теократия. М.: «Наука», 1998. С. 35.* [↑](#footnote-ref-5)
6. *Первый конфликт, с применением анафемы, был в 482-518 гг.* [↑](#footnote-ref-6)
7. *Истинной причиной очередного раскола ортодоксально-никейского христианства была борьба за церковную юрисдикцию в Южной Италии между папой и Византийским императором, борьба за паству (открытие латинских церквей на Юге Италии и закрытие их в Константинополе) и сферы влияния.* [↑](#footnote-ref-7)
8. *Подскальски Г. Богословская литература Киевской Руси, 988—1237 гг. Т. 1. СП-б., 1996. - С. 294—296.* [↑](#footnote-ref-8)
9. *Гумилев Л.Н. От Руси к России: очерки этнической истории. – М.: Экопрос, 1992. – С.79.* [↑](#footnote-ref-9)
10. *Данилевский И., Уваров П.. Указ. соч. С. 81.*  [↑](#footnote-ref-10)
11. Дворкин А.П. Очерки по истории Вселенской Православной Церкви. Курс лекций. - Нижний Новгород: Издательство Братства во имя св. князя Александра Невского, 2005. [↑](#footnote-ref-11)
12. *Тойнби А.Д. Постижение истории. – М.: «Прогресс», 1996. – С.262.* [↑](#footnote-ref-12)